Jurnal Penelitian IImu Sosial & IImu Budaya

LESTARI SOSIAL BU DAYA Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, him. 157-165

Dinamika Sakralitas dan Rasionalitas dalam Ritual Pencucian Keris pada
Malam Satu Suro di Yogyakarta

Salwa Azzahra', Nur Bunga Aulia’, Mirna Nur Alia®, Siti Komariah*
1234 Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesia
Email: salwazzahra94@gmail.com

Abstract: The Jamasan Pusaka tradition in Yogyakarta Palace is a sacred ritual performed every Malam Satu
Suro (Javanese New Year’s Eve) to cleanse heirloom objects such as keris (daggers), spears, and royal
carriages. Historically, this ritual was rooted in mystical beliefs that these heirlooms possessed spiritual power
that required purification to prevent misfortune. According to Emile Durkheim s theory of sacredness, the sacred
value does not lie within the object itself but emerges from the collective belief of the community. From Max
Weber's perspective of value rationality, the contemporary practice of jamasan has shifted from mystical
orientation to a form of cultural preservation and ancestral respect. The analysis also reveals that this tradition
plays a functionalist role by strengthening social solidarity, community integration, and Javanese cultural
identity. Findings from related studies indicate that sacredness and rationality are not inherently contradictory
but can coexist and complement each other. The transformation from spiritual to rational-cultural meanings
demonstrates that modern society can preserve traditional values systematically and adaptively without losing
their sacred essence. Thus, the Jamasan Pusaka ritual reflects the harmony between sacred and rational
dimensions in the socio-cultural life of Yogyakarta's people.

Keywords: Sacredness, Rationality, Jamasan Pusaka, Yogyakarta, Javanese Tradition

Abstrak: Tradisi jamasan pusaka di Yogyakarta merupakan ritual sakral yang dilakukan setiap malam Satu Suro
untuk membersihkan benda pusaka seperti keris. Ritual ini awalnya dimulai pada keyakinan mitos bahwa pusaka
memiliki kekuatan gaib yang perlu disucikan agar tidak membawa kesialan. Berdasarkan teori sakralitas Emile
Durkheim, makna sakral bukan berasal dari benda itu sendiri, melainkan dari keyakinan kolektif masyarakat
yang memberi nilai religius pada benda tersebut. Sementara itu, dalam perspektif rasionalitas nilai Max Weber,
pelaksanaan jamasan masa kini lebih banyak dimaknai sebagai bentuk pelestarian budaya dan penghormatan
terhadap leluhur daripada praktik mistik. Analisis juga menunjukkan bahwa tradisi ini memiliki fungsi
fungsionalistik karena memperkuat solidaritas sosial, integrasi masyarakat, dan identitas kultural Jawa. Temuan
dari berbagai studi literatur memperlihatkan bahwa sakralitas dan rasionalitas bukan dua hal yang saling
bertentangan, melainkan dapat berjalan berdampingan dan saling melengkapi. Pergeseran makna dari dimensi
spiritual menuju rasionalitas budaya menunjukkan bahwa masyarakat modern mampu menjaga nilai-nilai
tradisional secara sistematis dan adaptif tanpa menghilangkan esensi kesakralannya. Dengan demikian, tradisi
jamasan pusaka menjadi cerminan harmonisasi antara nilai sakral dan rasional dalam kehidupan sosial budaya
masyarakat Yogyakarta.

Kata Kunci: Jamasan Pusaka, Sakralitas, Rasionalitas, Yogyakarta, Tradisi Jawa

PENDAHULUAN

Masyarakat Jawa punya sejumlah tradisi khusus yang dilakukan pada malam 1 Suro.
Salah satunya yang sudah terkenal adalah mencuci keris, pencucian keris atau jamasan pusaka
ini merupakan tradisi atau ritual yang dilakukan pada malam bulan Suro. Jamasan pusaka ini
merupakan tradisi yang berkembang dan banyak ditemukan di daerah daerah khususnya di
Yogyakarta. Keris sendiri Adalah bagian atau senjata yang tak bisa dipisahkan dari
Masyarakat Yogyakarta.

Saat ini keris tidak digunakan untuk bertarung di medan perang tetapi digunakan
sebagai aset budaya, warisan turun temurun, dan hiasan dirumah, akan tetapi walau fungsinya
sekarang sudah berbeda tetapi tidak membuat fungsi utama keris sebagai senjata menghilang.

157



Jurnal Penelitian IImu Sosial & IImu Budaya

LESTARI SOSIAL BU DAYA Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, him. 157-165

Peran keris untuk Masyarakat jawa khususnya di Yogyakarta membuat keris ini memiliki
tempat/perhatian khusus. Maka dari itu tak heran sang pemilik keris senantiasa merawat keris
tersebut dengan sangat hati hati, seperti mencuci keris. tradisi mencuci atau jamasan keris
sudah ada sejak zaman Kerajaan Majapahit. Dengan pencucian ini, diharapkan benda-benda
pusaka, termasuk keris, tidak berkarat ataupun kotor, selain itu ritual jamasan pusaka ini
memiliki tujuan lain yaitu adalah untuk mendapatkan keselamatan, menghindarkan
malapetaka, meminta ampun dan hal-hal berbau agamis lainnya.

Menurut Max Weber, rasionalitas menunjukkan sejauh mana tindakan manusia
didasarkan pada pertimbangan akal dan tujuan yang logis, bukan semata-mata pada tradisi
atau emosi. Sementara itu, teori sakralitas menjelaskan bagaimana manusia memberi makna
suci pada benda, tempat, waktu, atau tindakan tertentu, dan bagaimana makna tersebut
membentuk tatanan sosial, moral, serta budaya. Durkheim menegaskan bahwa sakralitas tidak
melekat pada objeknya sendiri, melainkan muncul dari kesepakatan sosial yang memberi nilai
suci pada sesuatu. Sejalan dengan pandangan teori fungsionalisme yang memandang
masyarakat sebagai sistem yang terdiri dari bagian-bagian saling terkait dan berfungsi
menjaga stabilitas sosial, ritual pencucian keris pada malam Satu Suro di Yogyakarta dapat
dipahami sebagai wujud dinamika antara sakralitas dan rasionalitas. Di satu sisi, ritual ini
mencerminkan penghormatan terhadap nilai-nilai spiritual dan warisan budaya yang dianggap
sakral; di sisi lain, terdapat unsur rasionalitas dalam pemaknaannya sebagai upaya pelestarian
identitas, harmoni sosial, serta kebersihan simbolik yang berfungsi mempertahankan
keseimbangan dan keteraturan dalam kehidupan masyarakat Yogyakarta.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini berupaya menjawab pertanyaan utama
mengenai bagaimana dinamika antara sakralitas dan rasionalitas dalam ritual pencucian keris
pada malam Satu Suro di Yogyakarta. Penelitian ini juga berfokus pada bentuk pelaksanaan
ritual, nilai-nilai sakral yang terkandung di dalamnya, serta rasionalitas sosial-budaya
masyarakat dalam menjaga dan melestarikan benda pusaka. Penelitian ini bertujuan untuk
mengetahui makna apa yang sebenarnya terkandung dalam tradisi jamasan pusaka ini,
bagaimana cara kita memandang ritual jamasan pusaka, dan mencari tahu bagaimana
dinamika sakralitas dan rasionalitas dalam ritual jamasan pusaka di masa ini.

METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode literature review. Metode
ini dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu pencarian data, pengumpulan data, analisis data,
dan penarikan kesimpulan. Pada tahap pencarian data, penulis mengumpulkan berbagai
sumber informasi dari jurnal, artikel, serta karya tulis ilmiah lainnya yang relevan, terutama
dari situs jurnal terindeks nasional seperti UIN, NU Online, PMC, dan JRAI. Pencarian
dilakukan dengan menggunakan kata kunci seperti Jamasan pusaka, keris, rasionalitas dan
sakralitas. Selanjutnya, pada tahap pengumpulan data, penulis menggunakan data sekunder
yang diperoleh melalui studi kepustakaan. Data ini dikumpulkan dengan cara membaca dan
menelaah berbagai literatur yang berkaitan dengan topik multikulturalisme, sehingga
diperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai permasalahan yang dikaji.

158



Jurnal Penelitian IImu Sosial & IImu Budaya

LESTARI SOSIAL BU DAYA Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, him. 157-165

Tahap berikutnya adalah analisis data, di mana penulis menyusun, mengklasifikasikan,
serta menganalisis data yang telah diperoleh dengan cara membaca, mempelajari, menelaah,
dan membandingkan berbagai sumber pustaka yang relevan. Hasil analisis kemudian
diinterpretasikan untuk menemukan makna dan pola yang sesuai dengan fokus penelitian.
Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan, yaitu proses merumuskan hasil akhir dari data
yang telah dianalisis. Kesimpulan ini digunakan untuk menjawab permasalahan yang telah
dirumuskan pada bagian pendahuluan dan memberikan gambaran umum mengenai temuan
penelitian terkait multikulturalisme.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Setelah melakukan analisis,masyarakat Yogyakarta melakukan ritual pencucian keris
setiap malam Satu Suro karena percaya bahwa keris memiliki kekuatan gaib dan perlu
“disucikan” agar tidak membawa sial. Hal ini sejalan dengan teori sakralitas ( Emile
Durkheim) ia menyatakan bahwa sesuatu dianggap sakral bukan karena benda itu sendiri
memiliki kekuatan, melainkan karena masyarakat memberi makna sakral melalui keyakinan
kolektif. Dengan demikian, praktik pencucian keris mencerminkan bahwa masyarakat
memberi makna sakral melalui keyakinan kolektif pada tradisi yang turun temurun.

Praktik pencucian keris ini juga masih tetap berlangsung sampai saat ini walau sebagian
masyarakat sudah tidak mempercayai aspek mistisnya, mereka melakukan ini hanya sebagai
warisan budaya. Hal ini dapat dipahami melalui konsep rasionalitas nilai Weber bahwa
tindakan tersebut dilakukan bukan demi keuntungan material, melainkan karena dianggap
bernilai luhur sebagai warisan budaya Jawa yang perlu dijaga keberlangsungannya. Hasil
analisis juga menunjukan bahwa masyarakat Yogyakarta menganggap malam satu suro
terutama jamasan pusaka ini sebagai momen sakral untuk melakukan refleksi diri dan
penyucian diri. Hal ini menunjukan kepada teori fungsionalisme bahwa praktik keagamaan
atau ritual tradisional berperan dalam memperkuat integrasi sosial dan meneguhkan identitas
kolektif. Dengan demikian, ritual pencucian keris berfungsi mempertahankan keseimbangan
sosial melalui pewarisan nilai, solidaritas, dan rasa keterikatan terhadap budaya Jawa.

Tradisi jamasan pusaka memiliki makna yang mendalam bagi masyarakat Jawa,
khususnya di lingkungan Keraton Yogyakarta. Secara etimologis, jamasan dalam Kamus
Besar Bahasa Indonesia berarti mencuci keris, sedangkan pusaka mengacu pada harta
peninggalan leluhur. Artinya, jamasan pusaka bisa disebut sebagai pencucian benda benda
bersejarah seperti keris, tombak, dan kencana. Makna utama dari tradisi ini adalah
penghormatan kepada para leluhur dan upaya menjaga peninggalan budaya agar tetap lestari.
Jamasan pusaka bukan hanya proses fisik membersihkan benda, tetapi ritual yang sakral yang
mengandung nilai spiritual, moral, dan sosial. Melalui kegiatan ini masyarakat diajak untuk
mengingat asal-usulnya, menghargai nilai warisan masa lalu, serta menjaga keseimbangan
antara manusia, alam, dan dimensi spiritual. Selain itu, menurut Noviyanti dkk. (2022), dalam
prosesi jamasan terkandung nilai keagamaan yaitu nilai-nilai keislaman seperti doa, niat yang
tulus, serta simbol penyucian diri. Artinya, jamasan pusaka bukan hanya nilai budaya
melainkan juga bentuk refleksi spiritual yang menggabungkan budaya jawa dan ajaran agama

159



Jurnal Penelitian IImu Sosial & IImu Budaya

LESTARI SOSIAL BU DAYA Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, him. 157-165

islam. Dengan demikian, tradisi ini memiliki fungsi ganda: melestarikan warisan budaya
sekaligus meneguhkan nilai-nilai religius dan sosial dalam kehidupan masyarakat Jawa.

Tujuan diadakannya tradisi jamasan pusaka di Keraton Yogyakarta adalah untuk
menghormati dan menjaga peninggalan leluhur yang memiliki nilai sejarah dan budaya tinggi.
Menurut Zulfikar dkk. (2022), benda-benda pusaka seperti keris, tombak, dan kereta kencana
diwariskan secara turun-temurun sebagai simbol keberlanjutan budaya Jawa. Oleh karena itu,
pelaksanaan jamasan tidak hanya berfungsi membersihkan benda pusaka secara fisik, tetapi
juga menjadi upaya pelestarian tradisi dan penghormatan terhadap nilai-nilai luhur yang
diwariskan nenek moyang. Tradisi ini sekaligus memperkuat rasa identitas dan tanggung
jawab masyarakat dalam menjaga warisan budaya daerahnya. Tradisi jamasan pusaka keraton
Yogyakarta ini merupakan tradisi yang membersihkan pusaka keraton seperti keris, tombak,
maupun kereta kencana.

Sejarah kemunculan tradisi jamasan pusaka dapat ditelusuri sejak masa Kerajaan
Majapahit, yang kemudian diwariskan dan dilestarikan hingga ke lingkungan Keraton
Yogyakarta sebagai bagian dari adat istiadat serta simbol kesetiaan kepada leluhur (Arisky,
2024:57). Pada masa lalu, tradisi jamasan pusaka dilaksanakan dalam berbagai peristiwa
penting, seperti upacara pernikahan dan peringatan keagamaan. Seiring waktu,
pelaksanaannya dipusatkan pada malam satu Suro (1 Muharram) yang dimaknai sebagai
penyambutan tahun baru Jawa sekaligus sebagai simbol tolak bala. Prosesi jamasan pusaka di
lingkungan Keraton Yogyakarta dilakukan secara khidmat dan sakral dengan mempersiapkan
berbagai alat dan bahan, antara lain jeruk nipis, lima macam bunga yang terdiri dari mawar
putih, melati, kanthil, kenanga, dan mawar merah, serta kendi, baki, kain mori, minyak wangi,
dan warangan. Bahan-bahan tersebut digunakan untuk membersihkan dan menghilangkan
kotoran pada pusaka agar tetap awet dan terawat sebagai benda peninggalan bersejarah milik
Keraton Yogyakarta.

Pelaksanaan ritual diawali dengan para abdi dalem yang bertugas dalam upacara
tersebut melakukan penyucian diri dan berdoa demi kelancaran prosesi pencucian pusaka
yang berlangsung di Gedhong Prabeyeksa, kemudian ditutup dengan upacara Sugengan
sebagai penanda selesainya tradisi jamasan. Tahapan selanjutnya meliputi pembakaran
kemenyan dan pembukaan benda pusaka yang akan dicuci, dilanjutkan dengan proses
memandikan atau menjamas pusaka menggunakan air kembang. Setelah itu, pusaka
dikeringkan dengan kain mori hingga bersih, kemudian diberi irisan jeruk nipis atau diolesi
minyak untuk mencegah timbulnya karat, serta ditetesi wewangian. Pada tahap akhir, pusaka
dimasukkan kembali ke dalam warangka yang telah dijamas dan diletakkan terlebih dahulu di
atas meja untuk mencegah tumbuhnya jamur (Ilafi, 2020:79). Meskipun prosesi jamasan telah
selesai, perawatan pusaka tetap dilanjutkan melalui pembersihan dan pelapisan secara berkala
agar kualitas pusaka tetap terjaga dan tidak mengalami korosi (Tantowi dan Salim,
2021:120-130).

Malam satu Suro dipandang sebagai malam yang sakral oleh masyarakat Yogyakarta
karena sejumlah alasan yang saling berkaitan. Pertama, malam ini bertepatan dengan tanggal
1 Muharram dalam kalender Hijriah sekaligus menjadi awal bulan Suro dalam penanggalan
Jawa-Islam, sehingga mengandung makna religius yang kuat. Kedua, tradisi Malam satu Suro

160



Jurnal Penelitian IImu Sosial & IImu Budaya

LESTARI SOSIAL BU DAYA Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, him. 157-165

merupakan hasil akulturasi budaya Islam dan adat Jawa yang dirintis oleh Sultan Agung
Hanyokrokusumo pada abad ke-17 M sebagai upaya menyatukan masyarakat dari beragam
latar belakang budaya. Ketiga, Malam satu Suro dimaknai sebagai momentum refleksi dan
penyucian diri, serta sebagai sarana untuk mempererat hubungan antara manusia dengan
leluhur dan dimensi gaib. Keempat, pelaksanaan tradisi ini juga berfungsi sebagai upaya
pelestarian warisan budaya dan identitas lokal yang mengandung nilai religius, historis, dan
sosial. Dalam konteks kebudayaan Jawa, tradisi ini memiliki kedudukan penting karena sarat
akan simbolisme dan nilai-nilai filosofis. Keris, sebagai salah satu pusaka utama dalam tradisi
tersebut, tidak sekadar dipandang sebagai senjata tajam, melainkan sebagai simbol jati diri,
kehormatan, dan warisan leluhur. Oleh karena itu, tradisi Malam satu Suro dipahami sebagai
sebuah prosesi penyucian diri, baik secara fisik maupun spiritual, yang mencerminkan relasi
manusia dengan dirinya sendiri, leluhur, serta nilai-nilai budaya yang diwariskan secara
turun-temurun (Merdeka.com, 2024).

Unsur-unsur dalam ritual ini juga memiliki maknanya sendiri, seperti jeruk nipis
melambangkan kesucian, bunga kantil dan melati melambangkan keindahan dan ketulusan,
serta air kelapa muda sebagai simbol pembersihan batin (Raminten, 2024). Pelaksanaan
tradisi jamasan pusaka ini adalah pada malam atau bulan suro dalam kalender jawa, serta
tempat pelaksanaan seperti keraton atau rumah adat, menambah dimensi sakral dalam ritual
tersebut karena diyakini sebagai saat dan ruang yang memiliki kekuatan spiritual tersendiri
(IDN Times, 2025; Berita Magelang, 2023). Dilaksanakan pada bulan suro karena pada bulan
tersebut dianggap sebagai waktu ketika alam spiritual terbuka, sehingga doa dan niat manusia
lebih mudah tersampaikan kepada kekuatan leluhur.

Namun seiring berjalannya waktu, kepercayaan mistis tersebut mulai pudar. Banyak
sekali masyarakat yang melakukan tradisi ini bukan karena maknanya, tetapi hanya sebagai
simbol penghormatan kepada sejarah dan budaya (Arisky & Fauzi, 2024). Dari sudut pandang
rasionalitas, prosesi ini memiliki nilai yang dapat dijelaskan secara logis dan sosial. Secara
material, tradisi ini sebagai bentuk perawatan benda pusaka agar terhindar dari kerusakan.
Secara sosial, jamasan ini berfungsi untuk memperkuat kohesi masyarakat dan menumbuhkan
rasa gotong royong melalui pelaksanaanya. Tradisi ini juga sebagai wadah belajar anak muda
untuk lebih mengenal budaya jawa sekaligus menjaga nilai-nilai tradisional. Pemerintah
daerah di beberapa wilayah, seperti Pemalang dan Yogyakarta, menjadikan ritual ini sebagai
acara tahunan untuk memperkuat identitas dan mempromosikan pariwisata (Pemerintah
Kabupaten Pemalang, 2025).Dengan demikian tradisi jamasan pusaka ini tidak hanya
memiliki makna spiritual, tetapi juga rasional terhadap pelestarian budaya dan pembentukan
identitas sosial budaya jawa.

Di era modern ini, makna jamasan mengalami transformasi: dari keyakinan mistis
menuju kesadaran budaya yang lebih rasional dan edukatif, tanpa menghilangkan nilai-nilai
sakral yang menjadi dasar tradisinya (Arisky & Fauzi, 2024; Kumparan, 2025). Dari beberapa
artikel dan jurnal menunjukkan bahwa sakralitas dan rasionalitas bukanlah dua hal yang selalu
bertentangan, akan tetapi dua dimensi yang sering kali saling mengisi dan melengkapi dalam
pengalaman pengetahuan, praktik sosial, dan kehidupan keagamaan.

161



Jurnal Penelitian IImu Sosial & IImu Budaya

LESTARI SOSIAL BU DAYA Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, him. 157-165

Dalam studi Sakralitas Sains Islam Rahman dan Amarulloh (2022) menemukan bahwa
dalam tradisi ilmiah Islam abad pertengahan, pencarian pengetahuan ilmiah tidak terpisah dari
nilai-nilai transendental. Para ilmuwan seperti Al-Farabi dan Ibn Sina menggunakan metode
rasional dan empiris, namun tetap berfokus pada makna ilahiah sebagai bentuk ibadah
intelektual. Hal ini menunjukkan bahwa rasionalitas ilmiah dapat berjalan searah dengan
orientasi sakral, selama keduanya tetap mengikuti aturan atau kriteria yang sudah dianggap
benar yang saling mendukung. Dengan demikian, sains modern yang cenderung harus
berdasarkan metode ilmiah, fakta fakta, dan dapat diukur ini dapat adaptasikan agar tidak
kehilangan makna dan moralitas spiritualnya.

Dalam kehidupan sehari hari zoom meeting bisa menjadi contoh bahwa sakralitas dan
rasionalitas tidak selalu bertentangan. Elvinaro, Syarif, dan Rohmana (2021) melalui
penelitian fenomenologisnya tentang Sakralitas Virtual dalam Ibadah Salat Jumat Virtual
memperlihatkan bahwa ruang digital (Zoom) dapat menjadi “ruang sakral” Tindakan rasional
dan teknis seperti mengatur kamera, melakukan mute/unmute, dan mengikuti urutan ritual di
layar justru berfungsi menegaskan keteraturan dan kesakralan ibadah/belajar. Dengan kata
lain, teknologi yang lahir dari rasionalitas modern dapat menjadi medium sakral jika diberi
makna spiritual oleh komunitasnya. Gagasan harmonisasi juga diperdalam oleh Mujibuddin
(2020) dalam kajiannya terhadap pemikiran Ibnu Rusyd. la menunjukkan bahwa kesakralan
dan filsafat (akal) bukan dua wilayah yang harus dipisahkan, melainkan dua jalan menuju
kebenaran yang sama. Melalui konsep demonstratif, Ibnu Rusyd membangun kerangka bahwa
ketika teks agama tampak bertentangan dengan nalar, maka diperlukan pendalaman agar
makna sakralitas tetap sejalan dengan kebenaran rasional. Perspektif ini menegaskan bahwa
sakralitas wahyu dan rasionalitas akal dapat saling memperkuat melalui pertukaran makna,
bukan saling meniadakan. Hubungan antara tasawuf, ilmu kalam, dan filsafat Islam sepanjang
sejarah juga menunjukkan keutuhan wawasan antara dimensi spiritual dan rasional.

Tasawuf yang berorientasi pada pengalaman batin tidak menolak rasionalisme teologis
atau filsafat argumentatif sebaliknya, ketiganya berinteraksi dalam mencari kebenaran Ilahi
menjaga tradisi dengan sistematis dan terencana bentuk rasionalisasi dari hal sakral
maksudnya Munandar, Imran, Ramadhan, dan Dewantara (2023) menemukan bahwa ritual
adat Mappacci pada masyarakat Bugis mengalami rasionalisasi tanpa kehilangan nilai
sakralnya; prosesi yang dahulu bersifat magis kini dilaksanakan dengan sistem sosial yang
teratur dan bernilai moral, sosial, serta religius. Penelitian Yulita Jumada Barqah dan Ahmad
Fauzi (2023) terhadap tradisi semedi di makam raja-raja Mataram Islam menunjukkan bahwa
praktik spiritual yang bersifat sakral dapat dijelaskan secara rasional melalui pendekatan
ontologi metafisika, sehingga tradisi mistik tersebut memiliki legitimasi filosofis yang dapat
diterima akal. Senada dengan itu, Fauzi dan Salikurrahman (2022) menegaskan bahwa ritual
slametan masyarakat Islam Jawa memiliki makna simbolik yang rasional, karena berfungsi
sebagai sarana integrasi sosial dan penguatan identitas religius.

Sementara itu, Luthfi Salim, Yuliana Widi Astuti, dan Nisvi Sani (2022) menyoroti
tradisi Welasan sebagai media pembentukan kecerdasan spiritual dan sosial yang dikelola
secara sistematis untuk memperkuat solidaritas masyarakat. Dalam konteks yang serupa,
penelitian Setia Bakti dan Khairul Amin (2021) mengenai prosesi pernikahan adat Sinté

162



Jurnal Penelitian IImu Sosial & IImu Budaya

LESTARI SOSIAL BU DAYA Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, him. 157-165

Mungérjé pada masyarakat Gayo Lot menggambarkan bagaimana ruang sakral dan ritual adat
tetap dipertahankan, namun dimaknai ulang secara rasional sesuai perkembangan sosial
modern. Keseluruhan temuan tersebut memperlihatkan bahwa menjaga tradisi dengan cara
sistematis dan terencana merupakan bentuk rasionalisasi sakralitas: nilai-nilai suci tetap
dihormati, tetapi dikelola secara rasional agar selaras dengan tuntutan masyarakat
kontemporer.

Pada awalnya ritual sakralitas ini terkait erat dengan makna religious, spiritual, dan
simbolik, dimana setiap hal yang dilakukan baik itu Gerakan, alat, dan sesajen yang
digunakan memiliki nilai nilai sakral yang diyakini mampu menjaga keseimbangan antara
manusia dan alam. Akan tetapi seiring berjalannya waktu dengan perubahan sosial dan
modernisasi Masyarakat, hal ini mengalami pergeseran makna dari yang bersifat sakral kini
menuju arah yang lebih rasional. Masyarakat kini lebih mengutamakan aspek estetika,
pariwisata, dan ekonomi daripada aspek sakralitas atau spiritualnya. Meskipun demikian
sakralitas tidak sepenuhnya hilang ia masih hadir sebagai simbol penghormatan kepada
leluhur dan warisan budaya, meskipun telah mengalami perubahan sesuai konteks kekinian.

Dalam menganalisis fenomena tersebut kita dapat melihat menggunakan teori Tindakan
sosial Max Weber, yaitu pada konsep rasionalitas nilai. Tradisi Jamasan Pusaka yang awalnya
lebih mengutamakan rasionalitas nilai, yakni Tindakan yang dilandasi keyakinan spiritual dan
moral, kini lebih banyak didorong oleh rasionalitas tujuan dimana Masyarakat menjalankan
tradisi tersebut untuk memperoleh manfaat sosial, ekonomi, atau hiburan. Pergeseran makna
ini mencerminkan bagaimana Masyarakat berusaha menyesuaikan nilai nilai tradisional dan
religious dengan realitas modern yang lebih praktis.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa proses modernisasi dan rasionalisasi tidak
sepenuhnya meniadakan unsur sakralitas dalam kehidupan masyarakat, melainkan
menciptakan bentuk baru dari sakralitas yang kontekstual dan adaptif. Dengan demikian,
sakralitas dan rasionalitas tidak selalu bertentangan, tetapi dapat berjalan berdampingan dalam
dinamika sosial budaya masyarakat kontemporer.

Meskipun Masyarakat terdiri dari beberapa perbedaan agama dan etnis akan tetapi
mereka hidup dalam kerukunan melalui nilai gotong royong dan saling menghormati.
Kehidupan yang sederhana dan tidak materialistis tercermin dari cara kita memaknai relasi
sosial dan religius. Interaksi sosial dipandang sebagai bagian penting dari identitas dan makna
keberadaan Bersama. Melalui pendekatan kualitatif, Taufik menemukan bahwa nilai-nilai
religius terus bertransformasi dalam kerangka hubungan antarumat beragama, tetapi semangat
kebersamaan (solidaritas) mampu meminimalkan potensi gesekan sosial. Nilai sosio religius
itu tidak statis tetapi bersifat dinamis dimana interaksi sosial menjadi proses rekonstruksi
makna melalui saling mempengaruhi dan saling memenuhi kebutuhan hidup Bersama.
Dengan kata lain keberadaan satu sama lain dalam kehidupan Masyarakat dapat memberikan
makna interaksi sosial menjadi simbol dari keseimbangan sosial kultural yang memperkuat
kohesi komunitas, sekaligus menjaga keberagaman sebagai kekayaan sosial budaya.

Tradisi atau ritual tidak hanya bersifat keagamaan tetapi juga sebagai alat integrasi
kultural. Melalui pendekatan teori fungsionalisme struktural Robert K. Merton, studi literatur
ini menunjukkan bahwa tradisi secara jelas mempererat hubungan antar individu. Sedangkan

163



Jurnal Penelitian IImu Sosial & IImu Budaya

LESTARI SOSIAL BU DAYA Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, him. 157-165

secara laten tradisi ini memperkokoh norma sosial yang mendorong persatuan dan saling
menghormati dalam Masyarakat pluralistic. Jadi tradisi atau ritual keagamaan yang telah
dikontekstualisasikan ke dalam budaya lokal dapat berperan signifikan sebagai instrumen
menjaga harmoni dan kohesi sosial di tengah keragaman.

SIMPULAN

Tradisi jamasan pusaka di Yogyakarta menggambarkan keseimbangan antara aspek
sakral dan logis dalam kehidupan sosial budaya. Pada mulanya, upacara ini berpangkal pada
kepercayaan supernatural bahwa benda pusaka memiliki kekuatan mistis yang harus
dibersihkan agar terhindar dari malapetaka.Namun, di era modern ini arti dari tradisi ini
menjadi lebih logis tetapi makna sakralnya tidak hilang.

Dari sudut pandang teori sakralitas Emile Durkheim, jamasan pusaka ini berfungsi
sebagai lambang kepercayaan kolektif masyarakat terhadap nilai-nilai suci dan spiritualitas
nenek moyang. Selain itu, dari sudut pandang rasionalitas nilai Max Weber, pelaksanaan ritual
ini kini dianggap sebagai cara untuk melestarikan budaya dan memberikan penghormatan
integrasi, serta menjaga identitas masyarakat Yogyakarta.

Dengan demikian, proses jamasan pusaka (pencucian keris) pada malam satu suro tidak
hanya warisan spiritual, melainkan wujud rasionalitas budaya juga yang mampu beradaptasi.
Sakralitas dan rasionalitas dapat hidup berdampingan, saling melengkapi, dan menjadi fondasi
bagi masyarakat modern dalam melestarikan warisan budaya tanpa menghilangkan makna
religius dan moral yang mengikutinya.

DAFTAR PUSTAKA
Antara Fadilah, R. (2025, Juni 26). Mengenal tradisi malam Satu Suro di Keraton Yogyakarta dan
Surakarta. ANTARA News. Retrieved from

https://www.antaranews.com/berita/4925857/mengenal-tradisi-malam-satu-suro-di-keraton-yog

yakarta-dan-surakarta
Arisky, L., & Fauzi, A. M. (2024). Tradisi jamasan pusaka pada Bulan Suro: Penggabungan nilai

budaya Jawa dan ajaran agama Islam. Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat,
8(1), 52-65.

Barqah, Y. J., & Fauzi, A. (2023). Tradisi semedi di makam raja-raja Mataram Islam Yogyakarta
ditinjau dari ontologi metafisika. Jurnal Filsafat Indonesia, 6(2), 115-128. Retrieved from

https://ejournal.undiksha.ac.id/index.php/JFl/article/view/56289
Berita Magelang. (2023, September 14). Ritual masyarakat Jawa pada bulan Suro. Retrieved from

https://www.beritamagelang.id/kolom/ritual-masyarakat-jawa-pada-bulan-suro

Elvinaro, Q., Syarif, D., & Rohmana, J. A. (2021). Sakralitas virtual: Makna sakral dalam ibadah Salat
Jumat virtual di Indonesia. Jurnal Komunikasi Islam, 11(1), 45-61.

Fauzi, I. R., & Salikurrahman, L. M. (2022). Prespektif simbolik dalam budaya ritual slametan: Studi
kasus di masyarakat Islam Jawa. Maulana Atsani: Jurnal Pendidikan Multidisipliner, 3(1),
23-35. Retrieved from
https://journal. maulanaatsani.iaihnw-lotim.ac.id/index.php/maulana/article/view/10

Hidayat, R., Desi, E., & Mahda, M. (2025). Dari tradisi ke kohesi sosial: Fungsi sosial halal bihalal
dalam perspektif Merton. Kutubkhanah: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 25(1), 80-88.
http://dx.doi.org/10.24014/kutubkhanah.v25i1.37383

Husain, I. M. A. (2023). Pergeseran makna dalam tradisi Tiban di Desa Margomulyo, Kecamatan
Panggungrejo, Kabupaten Blitar [Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga

164


https://www.antaranews.com/berita/4925857/mengenal-tradisi-malam-satu-suro-di-keraton-yogyakarta-dan-surakarta
https://www.antaranews.com/berita/4925857/mengenal-tradisi-malam-satu-suro-di-keraton-yogyakarta-dan-surakarta
https://ejournal.undiksha.ac.id/index.php/JFI/article/view/56289
https://www.beritamagelang.id/kolom/ritual-masyarakat-jawa-pada-bulan-suro
https://journal.maulanaatsani.iaihnw-lotim.ac.id/index.php/maulana/article/view/10
http://dx.doi.org/10.24014/kutubkhanah.v25i1.37383

Jurnal Penelitian IImu Sosial & IImu Budaya

LESTARI SOSIAL BUDAYA Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, him. 157-165

Yogyakartal]. Repository UIN Sunan Kalijaga. Retrieved from
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/50851/

filosofi. Retrieved from

htt www.merdeka.com/jateng/memahami-arti-dari-
nilai-filosofi-166011-mvk.html

Muyjibuddin, M. (2020). Harmoni atau disharmoni agama dan filsafat: Perspektif Ibnu Rusyd. Jurnal
1lmu Ushuluddin, 8(1), 57-72.

Munandar, 1., Imran, A., Ramadhan, R., & Dewantara, M. (2023). Analisis rasionalisasi ritual adat
Mappacci pada masyarakat etnis Bugis. Jurnal Kewarganegaraan, 7(2), 45-58. Retrieved from

https://journal id/index.php/pkn/article/vi 14
Pemerintah Kabupaten Pemalang. (2025, Juli 7). Melestarikan kekayaan budaya, Pemkab Pemalang
adakan prosesi Jamasan. Retrieved from

https://pemalangkab.go.id/2025/07/melestarikan-kekayaan-budaya-pemkab-pemalang-adakan-p

rosesi-jamasan
Putra, A. E. (2020). Tasawuf, ilmu kalam, dan filsafat Islam: Tinjauan sejarah hubungan ketiganya.

Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 88—105.

Rahman, F., & Amarulloh, A. (2022). Sakralitas sains Islam: Studi historis sains Islam abad
pertengahan dan sains modern. Jurnal Theologia, 33(1), 67-83.

Salim, L., Astuti, Y. W., & Sani, N. (2022). Tradisi Welasan sebagai media kecerdasan spiritual dan
sosial di masyarakat. Socio  Religia, 20(1), 66-79.  Retrieved  from
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/sr/article/view/16836

Salsabila, A. S., Prastowo, G., & Rakhmani, F. (2024). Analisis prosesi kebudayaan tradisi jamasan,
pencucian pusaka milik keraton. Jurnal Budaya, 5(2), 70-75. Fakultas Ilmu Budaya, Universitas
Brawijaya. Retrieved from https://jurnalbudaya.ub.ac.id/

Setia Bakti, 1., & Amin, K. (2021). Ruang sakral dan ruang ritual prosesi adat pernikahan Sinté
Munggérjé pada masyarakat Gayo Lot. Jurnal Ilmu Sosial dan llmu Politik Malikussaleh (JSPM),
5(1), 33-47. Retrieved from https://ojs.unimal.ac.id/jspm/article/view/3133

Taufik, M. (2018). Nilai socio-religius masyarakat: Studi interaksi antarumat beragama di Yogyakarta.
Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 16(1), 49-72.

https://doi.org/10.18592/khazanah.v16i1.2056

165


https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/50851/
https://www.idntimes.com/science/discovery/tradisi-mencuci-keris-pada-malam-1-suro
https://www.merdeka.com/jateng/memahami-arti-dari-prosesi-jamasan-keris-penuh-simbol-dan-nilai-filosofi-166011-mvk.html
https://www.merdeka.com/jateng/memahami-arti-dari-prosesi-jamasan-keris-penuh-simbol-dan-nilai-filosofi-166011-mvk.html
https://journal.upy.ac.id/index.php/pkn/article/view/3145
https://pemalangkab.go.id/2025/07/melestarikan-kekayaan-budaya-pemkab-pemalang-adakan-prosesi-jamasan
https://pemalangkab.go.id/2025/07/melestarikan-kekayaan-budaya-pemkab-pemalang-adakan-prosesi-jamasan
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/sr/article/view/16836
https://jurnalbudaya.ub.ac.id/
https://ojs.unimal.ac.id/jspm/article/view/3133
https://doi.org/10.18592/khazanah.v16i1.2056

