
Jurnal Penelitian Ilmu Sosial & Ilmu Budaya​ ​   ​              ​  

LESTARI SOSIAL BUDAYA​        Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, hlm. 157-165 
 

 
 

 

Dinamika Sakralitas dan Rasionalitas dalam Ritual Pencucian Keris pada 
Malam Satu Suro di Yogyakarta 
 
Salwa Azzahra1, Nur Bunga Aulia2, Mirna Nur Alia3, Siti Komariah4 

1,2,3,4 Universitas Pendidikan Indonesia, Indonesia   
Email: salwazzahra94@gmail.com 
 
Abstract: The Jamasan Pusaka tradition in Yogyakarta Palace is a sacred ritual performed every Malam Satu 
Suro (Javanese New Year’s Eve) to cleanse heirloom objects such as keris (daggers), spears, and royal 
carriages. Historically, this ritual was rooted in mystical beliefs that these heirlooms possessed spiritual power 
that required purification to prevent misfortune. According to Emile Durkheim’s theory of sacredness, the sacred 
value does not lie within the object itself but emerges from the collective belief of the community. From Max 
Weber’s perspective of value rationality, the contemporary practice of jamasan has shifted from mystical 
orientation to a form of cultural preservation and ancestral respect. The analysis also reveals that this tradition 
plays a functionalist role by strengthening social solidarity, community integration, and Javanese cultural 
identity. Findings from related studies indicate that sacredness and rationality are not inherently contradictory 
but can coexist and complement each other. The transformation from spiritual to rational-cultural meanings 
demonstrates that modern society can preserve traditional values systematically and adaptively without losing 
their sacred essence. Thus, the Jamasan Pusaka ritual reflects the harmony between sacred and rational 
dimensions in the socio-cultural life of Yogyakarta’s people. 
Keywords: Sacredness, Rationality, Jamasan Pusaka, Yogyakarta, Javanese Tradition 
 
Abstrak: Tradisi jamasan pusaka di Yogyakarta merupakan ritual sakral yang dilakukan setiap malam Satu Suro 
untuk membersihkan benda pusaka seperti keris. Ritual ini awalnya dimulai pada keyakinan mitos bahwa pusaka 
memiliki kekuatan gaib yang perlu disucikan agar tidak membawa kesialan. Berdasarkan teori sakralitas Emile 
Durkheim, makna sakral bukan berasal dari benda itu sendiri, melainkan dari keyakinan kolektif masyarakat 
yang memberi nilai religius pada benda tersebut. Sementara itu, dalam perspektif rasionalitas nilai Max Weber, 
pelaksanaan jamasan masa kini lebih banyak dimaknai sebagai bentuk pelestarian budaya dan penghormatan 
terhadap leluhur daripada praktik mistik. Analisis juga menunjukkan bahwa tradisi ini memiliki fungsi 
fungsionalistik karena memperkuat solidaritas sosial, integrasi masyarakat, dan identitas kultural Jawa. Temuan 
dari berbagai studi literatur memperlihatkan bahwa sakralitas dan rasionalitas bukan dua hal yang saling 
bertentangan, melainkan dapat berjalan berdampingan dan saling melengkapi. Pergeseran makna dari dimensi 
spiritual menuju rasionalitas budaya menunjukkan bahwa masyarakat modern mampu menjaga nilai-nilai 
tradisional secara sistematis dan adaptif tanpa menghilangkan esensi kesakralannya. Dengan demikian, tradisi 
jamasan pusaka menjadi cerminan harmonisasi antara nilai sakral dan rasional dalam kehidupan sosial budaya 
masyarakat Yogyakarta. 
Kata Kunci: Jamasan Pusaka, Sakralitas, Rasionalitas, Yogyakarta, Tradisi Jawa 
 

PENDAHULUAN 
Masyarakat Jawa punya sejumlah tradisi khusus yang dilakukan pada malam 1 Suro. 

Salah satunya yang sudah terkenal adalah mencuci keris, pencucian keris atau jamasan pusaka 
ini merupakan tradisi atau ritual yang dilakukan pada malam bulan Suro. Jamasan pusaka ini 
merupakan tradisi yang berkembang dan banyak ditemukan di daerah daerah khususnya di 
Yogyakarta. Keris sendiri Adalah bagian atau senjata yang tak bisa dipisahkan dari 
Masyarakat Yogyakarta.  

Saat ini keris tidak digunakan untuk bertarung di medan perang tetapi digunakan 
sebagai aset budaya, warisan turun temurun, dan hiasan dirumah, akan tetapi walau fungsinya 
sekarang sudah berbeda tetapi tidak membuat fungsi utama keris sebagai senjata menghilang. 

157 
 



Jurnal Penelitian Ilmu Sosial & Ilmu Budaya​ ​   ​              ​  

LESTARI SOSIAL BUDAYA​        Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, hlm. 157-165 
 

 
 

Peran keris untuk Masyarakat jawa khususnya di Yogyakarta membuat keris ini memiliki 
tempat/perhatian khusus. Maka dari itu tak heran sang pemilik keris senantiasa merawat keris 
tersebut dengan sangat hati hati, seperti mencuci keris. tradisi mencuci atau jamasan keris 
sudah ada sejak zaman Kerajaan Majapahit. Dengan pencucian ini, diharapkan benda-benda 
pusaka, termasuk keris, tidak berkarat ataupun kotor, selain itu ritual jamasan pusaka ini 
memiliki tujuan lain yaitu adalah untuk mendapatkan keselamatan, menghindarkan 
malapetaka, meminta ampun dan hal-hal berbau agamis lainnya. 

Menurut Max Weber, rasionalitas menunjukkan sejauh mana tindakan manusia 
didasarkan pada pertimbangan akal dan tujuan yang logis, bukan semata-mata pada tradisi 
atau emosi. Sementara itu, teori sakralitas menjelaskan bagaimana manusia memberi makna 
suci pada benda, tempat, waktu, atau tindakan tertentu, dan bagaimana makna tersebut 
membentuk tatanan sosial, moral, serta budaya. Durkheim menegaskan bahwa sakralitas tidak 
melekat pada objeknya sendiri, melainkan muncul dari kesepakatan sosial yang memberi nilai 
suci pada sesuatu. Sejalan dengan pandangan teori fungsionalisme yang memandang 
masyarakat sebagai sistem yang terdiri dari bagian-bagian saling terkait dan berfungsi 
menjaga stabilitas sosial, ritual pencucian keris pada malam Satu Suro di Yogyakarta dapat 
dipahami sebagai wujud dinamika antara sakralitas dan rasionalitas. Di satu sisi, ritual ini 
mencerminkan penghormatan terhadap nilai-nilai spiritual dan warisan budaya yang dianggap 
sakral; di sisi lain, terdapat unsur rasionalitas dalam pemaknaannya sebagai upaya pelestarian 
identitas, harmoni sosial, serta kebersihan simbolik yang berfungsi mempertahankan 
keseimbangan dan keteraturan dalam kehidupan masyarakat Yogyakarta. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini berupaya menjawab pertanyaan utama 
mengenai bagaimana dinamika antara sakralitas dan rasionalitas dalam ritual pencucian keris 
pada malam Satu Suro di Yogyakarta. Penelitian ini juga berfokus pada bentuk pelaksanaan 
ritual, nilai-nilai sakral yang terkandung di dalamnya, serta rasionalitas sosial-budaya 
masyarakat dalam menjaga dan melestarikan benda pusaka. Penelitian ini bertujuan untuk 
mengetahui makna apa yang sebenarnya terkandung dalam tradisi jamasan pusaka ini, 
bagaimana cara kita memandang ritual jamasan pusaka, dan mencari tahu bagaimana 
dinamika sakralitas dan rasionalitas dalam ritual jamasan pusaka di masa ini.  

 

METODE PENELITIAN 
Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode literature review. Metode 

ini dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu pencarian data, pengumpulan data, analisis data, 
dan penarikan kesimpulan. Pada tahap pencarian data, penulis mengumpulkan berbagai 
sumber informasi dari jurnal, artikel, serta karya tulis ilmiah lainnya yang relevan, terutama 
dari situs jurnal terindeks nasional seperti UIN, NU Online, PMC, dan JRAI. Pencarian 
dilakukan dengan menggunakan kata kunci seperti Jamasan pusaka, keris, rasionalitas dan 
sakralitas. Selanjutnya, pada tahap pengumpulan data, penulis menggunakan data sekunder 
yang diperoleh melalui studi kepustakaan. Data ini dikumpulkan dengan cara membaca dan 
menelaah berbagai literatur yang berkaitan dengan topik multikulturalisme, sehingga 
diperoleh pemahaman yang komprehensif mengenai permasalahan yang dikaji. 

158 
 



Jurnal Penelitian Ilmu Sosial & Ilmu Budaya​ ​   ​              ​  

LESTARI SOSIAL BUDAYA​        Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, hlm. 157-165 
 

 
 

Tahap berikutnya adalah analisis data, di mana penulis menyusun, mengklasifikasikan, 
serta menganalisis data yang telah diperoleh dengan cara membaca, mempelajari, menelaah, 
dan membandingkan berbagai sumber pustaka yang relevan. Hasil analisis kemudian 
diinterpretasikan untuk menemukan makna dan pola yang sesuai dengan fokus penelitian. 
Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan, yaitu proses merumuskan hasil akhir dari data 
yang telah dianalisis. Kesimpulan ini digunakan untuk menjawab permasalahan yang telah 
dirumuskan pada bagian pendahuluan dan memberikan gambaran umum mengenai temuan 
penelitian terkait multikulturalisme. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Setelah melakukan analisis,masyarakat Yogyakarta melakukan ritual pencucian keris 

setiap malam Satu Suro karena percaya bahwa keris memiliki kekuatan gaib dan perlu 
“disucikan” agar tidak membawa sial. Hal ini sejalan dengan teori sakralitas ( Emile 
Durkheim) ia menyatakan bahwa sesuatu dianggap sakral bukan karena benda itu sendiri 
memiliki kekuatan, melainkan karena masyarakat memberi makna sakral melalui keyakinan 
kolektif. Dengan demikian, praktik pencucian keris mencerminkan bahwa masyarakat 
memberi makna sakral melalui keyakinan kolektif pada tradisi yang turun temurun. 

Praktik pencucian keris ini juga masih tetap berlangsung sampai saat ini walau sebagian 
masyarakat sudah tidak mempercayai aspek mistisnya, mereka melakukan ini hanya sebagai 
warisan budaya. Hal ini dapat dipahami melalui konsep rasionalitas nilai Weber bahwa 
tindakan tersebut dilakukan bukan demi keuntungan material, melainkan karena dianggap 
bernilai luhur sebagai warisan budaya Jawa yang perlu dijaga keberlangsungannya. Hasil 
analisis juga menunjukan bahwa masyarakat Yogyakarta menganggap malam satu suro 
terutama jamasan pusaka ini sebagai momen sakral untuk melakukan refleksi diri dan 
penyucian diri. Hal ini menunjukan kepada teori fungsionalisme bahwa praktik keagamaan 
atau ritual tradisional berperan dalam memperkuat integrasi sosial dan meneguhkan identitas 
kolektif. Dengan demikian, ritual pencucian keris berfungsi mempertahankan keseimbangan 
sosial melalui pewarisan nilai, solidaritas, dan rasa keterikatan terhadap budaya Jawa. 

Tradisi jamasan pusaka memiliki makna yang mendalam bagi masyarakat Jawa, 
khususnya di lingkungan Keraton Yogyakarta. Secara etimologis, jamasan dalam Kamus 
Besar Bahasa Indonesia berarti mencuci keris, sedangkan pusaka mengacu pada harta 
peninggalan leluhur. Artinya, jamasan pusaka bisa disebut sebagai pencucian benda benda 
bersejarah seperti keris, tombak, dan kencana. Makna utama dari tradisi ini adalah 
penghormatan kepada para leluhur dan upaya menjaga peninggalan budaya agar tetap lestari. 
Jamasan pusaka bukan hanya proses fisik membersihkan benda, tetapi ritual yang sakral yang 
mengandung nilai spiritual, moral, dan sosial. Melalui kegiatan ini masyarakat diajak untuk 
mengingat asal-usulnya, menghargai nilai warisan masa lalu, serta menjaga keseimbangan 
antara manusia, alam, dan dimensi spiritual. Selain itu, menurut Noviyanti dkk. (2022), dalam 
prosesi jamasan terkandung nilai keagamaan yaitu nilai-nilai keislaman seperti doa, niat yang 
tulus, serta simbol penyucian diri. Artinya, jamasan pusaka bukan hanya nilai budaya 
melainkan juga bentuk refleksi spiritual yang menggabungkan budaya jawa dan ajaran agama 

159 
 



Jurnal Penelitian Ilmu Sosial & Ilmu Budaya​ ​   ​              ​  

LESTARI SOSIAL BUDAYA​        Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, hlm. 157-165 
 

 
 

islam. Dengan demikian, tradisi ini memiliki fungsi ganda: melestarikan warisan budaya 
sekaligus meneguhkan nilai-nilai religius dan sosial dalam kehidupan masyarakat Jawa. 

Tujuan diadakannya tradisi jamasan pusaka di Keraton Yogyakarta adalah untuk 
menghormati dan menjaga peninggalan leluhur yang memiliki nilai sejarah dan budaya tinggi. 
Menurut Zulfikar dkk. (2022), benda-benda pusaka seperti keris, tombak, dan kereta kencana 
diwariskan secara turun-temurun sebagai simbol keberlanjutan budaya Jawa. Oleh karena itu, 
pelaksanaan jamasan tidak hanya berfungsi membersihkan benda pusaka secara fisik, tetapi 
juga menjadi upaya pelestarian tradisi dan penghormatan terhadap nilai-nilai luhur yang 
diwariskan nenek moyang. Tradisi ini sekaligus memperkuat rasa identitas dan tanggung 
jawab masyarakat dalam menjaga warisan budaya daerahnya. Tradisi jamasan pusaka keraton 
Yogyakarta ini merupakan tradisi yang membersihkan pusaka keraton seperti keris, tombak, 
maupun kereta kencana. 

Sejarah kemunculan tradisi jamasan pusaka dapat ditelusuri sejak masa Kerajaan 
Majapahit, yang kemudian diwariskan dan dilestarikan hingga ke lingkungan Keraton 
Yogyakarta sebagai bagian dari adat istiadat serta simbol kesetiaan kepada leluhur (Arisky, 
2024:57). Pada masa lalu, tradisi jamasan pusaka dilaksanakan dalam berbagai peristiwa 
penting, seperti upacara pernikahan dan peringatan keagamaan. Seiring waktu, 
pelaksanaannya dipusatkan pada malam satu Suro (1 Muharram) yang dimaknai sebagai 
penyambutan tahun baru Jawa sekaligus sebagai simbol tolak bala. Prosesi jamasan pusaka di 
lingkungan Keraton Yogyakarta dilakukan secara khidmat dan sakral dengan mempersiapkan 
berbagai alat dan bahan, antara lain jeruk nipis, lima macam bunga yang terdiri dari mawar 
putih, melati, kanthil, kenanga, dan mawar merah, serta kendi, baki, kain mori, minyak wangi, 
dan warangan. Bahan-bahan tersebut digunakan untuk membersihkan dan menghilangkan 
kotoran pada pusaka agar tetap awet dan terawat sebagai benda peninggalan bersejarah milik 
Keraton Yogyakarta. 

Pelaksanaan ritual diawali dengan para abdi dalem yang bertugas dalam upacara 
tersebut melakukan penyucian diri dan berdoa demi kelancaran prosesi pencucian pusaka 
yang berlangsung di Gedhong Prabeyeksa, kemudian ditutup dengan upacara Sugengan 
sebagai penanda selesainya tradisi jamasan. Tahapan selanjutnya meliputi pembakaran 
kemenyan dan pembukaan benda pusaka yang akan dicuci, dilanjutkan dengan proses 
memandikan atau menjamas pusaka menggunakan air kembang. Setelah itu, pusaka 
dikeringkan dengan kain mori hingga bersih, kemudian diberi irisan jeruk nipis atau diolesi 
minyak untuk mencegah timbulnya karat, serta ditetesi wewangian. Pada tahap akhir, pusaka 
dimasukkan kembali ke dalam warangka yang telah dijamas dan diletakkan terlebih dahulu di 
atas meja untuk mencegah tumbuhnya jamur (Ilafi, 2020:79). Meskipun prosesi jamasan telah 
selesai, perawatan pusaka tetap dilanjutkan melalui pembersihan dan pelapisan secara berkala 
agar kualitas pusaka tetap terjaga dan tidak mengalami korosi (Tantowi dan Salim, 
2021:120–130). 

Malam satu Suro dipandang sebagai malam yang sakral oleh masyarakat Yogyakarta 
karena sejumlah alasan yang saling berkaitan. Pertama, malam ini bertepatan dengan tanggal 
1 Muharram dalam kalender Hijriah sekaligus menjadi awal bulan Suro dalam penanggalan 
Jawa-Islam, sehingga mengandung makna religius yang kuat. Kedua, tradisi Malam satu Suro 

160 
 



Jurnal Penelitian Ilmu Sosial & Ilmu Budaya​ ​   ​              ​  

LESTARI SOSIAL BUDAYA​        Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, hlm. 157-165 
 

 
 

merupakan hasil akulturasi budaya Islam dan adat Jawa yang dirintis oleh Sultan Agung 
Hanyokrokusumo pada abad ke-17 M sebagai upaya menyatukan masyarakat dari beragam 
latar belakang budaya. Ketiga, Malam satu Suro dimaknai sebagai momentum refleksi dan 
penyucian diri, serta sebagai sarana untuk mempererat hubungan antara manusia dengan 
leluhur dan dimensi gaib. Keempat, pelaksanaan tradisi ini juga berfungsi sebagai upaya 
pelestarian warisan budaya dan identitas lokal yang mengandung nilai religius, historis, dan 
sosial. Dalam konteks kebudayaan Jawa, tradisi ini memiliki kedudukan penting karena sarat 
akan simbolisme dan nilai-nilai filosofis. Keris, sebagai salah satu pusaka utama dalam tradisi 
tersebut, tidak sekadar dipandang sebagai senjata tajam, melainkan sebagai simbol jati diri, 
kehormatan, dan warisan leluhur. Oleh karena itu, tradisi Malam satu Suro dipahami sebagai 
sebuah prosesi penyucian diri, baik secara fisik maupun spiritual, yang mencerminkan relasi 
manusia dengan dirinya sendiri, leluhur, serta nilai-nilai budaya yang diwariskan secara 
turun-temurun (Merdeka.com, 2024). 

Unsur-unsur dalam ritual ini juga memiliki maknanya sendiri, seperti jeruk nipis 
melambangkan kesucian, bunga kantil dan melati melambangkan keindahan dan ketulusan, 
serta air kelapa muda sebagai simbol pembersihan batin (Raminten, 2024). Pelaksanaan 
tradisi jamasan pusaka ini adalah pada malam atau bulan suro dalam kalender jawa, serta 
tempat pelaksanaan seperti keraton atau rumah adat, menambah dimensi sakral dalam ritual 
tersebut karena diyakini sebagai saat dan ruang yang memiliki kekuatan spiritual tersendiri 
(IDN Times, 2025; Berita Magelang, 2023). Dilaksanakan pada bulan suro karena pada bulan 
tersebut dianggap sebagai waktu ketika alam spiritual terbuka, sehingga doa dan niat manusia 
lebih mudah tersampaikan kepada kekuatan leluhur. 

Namun seiring berjalannya waktu, kepercayaan mistis tersebut mulai pudar. Banyak 
sekali masyarakat yang melakukan tradisi ini bukan karena maknanya, tetapi hanya sebagai 
simbol penghormatan kepada sejarah dan budaya (Arisky & Fauzi, 2024). Dari sudut pandang 
rasionalitas, prosesi ini memiliki nilai yang dapat dijelaskan secara logis dan sosial. Secara 
material, tradisi ini sebagai bentuk perawatan benda pusaka agar terhindar dari kerusakan. 
Secara sosial, jamasan ini berfungsi untuk memperkuat kohesi masyarakat dan menumbuhkan 
rasa gotong royong melalui pelaksanaanya. Tradisi ini juga sebagai wadah belajar anak muda 
untuk lebih mengenal budaya jawa sekaligus menjaga nilai-nilai tradisional. Pemerintah 
daerah di beberapa wilayah, seperti Pemalang dan Yogyakarta, menjadikan ritual ini sebagai 
acara tahunan untuk memperkuat identitas dan mempromosikan pariwisata (Pemerintah 
Kabupaten Pemalang, 2025).Dengan demikian tradisi jamasan pusaka ini tidak hanya 
memiliki makna spiritual, tetapi juga rasional terhadap pelestarian budaya dan pembentukan 
identitas sosial budaya jawa.  

Di era modern ini, makna jamasan mengalami transformasi: dari keyakinan mistis 
menuju kesadaran budaya yang lebih rasional dan edukatif, tanpa menghilangkan nilai-nilai 
sakral yang menjadi dasar tradisinya (Arisky & Fauzi, 2024; Kumparan, 2025). Dari beberapa 
artikel dan jurnal menunjukkan bahwa sakralitas dan rasionalitas bukanlah dua hal yang selalu 
bertentangan, akan tetapi dua dimensi yang sering kali saling mengisi dan melengkapi dalam 
pengalaman pengetahuan, praktik sosial, dan kehidupan keagamaan.  

161 
 



Jurnal Penelitian Ilmu Sosial & Ilmu Budaya​ ​   ​              ​  

LESTARI SOSIAL BUDAYA​        Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, hlm. 157-165 
 

 
 

Dalam studi Sakralitas Sains Islam Rahman dan Amarulloh (2022) menemukan bahwa 
dalam tradisi ilmiah Islam abad pertengahan, pencarian pengetahuan ilmiah tidak terpisah dari 
nilai-nilai transendental. Para ilmuwan seperti Al-Farabi dan Ibn Sina menggunakan metode 
rasional dan empiris, namun tetap berfokus pada makna ilahiah sebagai bentuk ibadah 
intelektual. Hal ini menunjukkan bahwa rasionalitas ilmiah dapat berjalan searah dengan 
orientasi sakral, selama keduanya tetap mengikuti aturan atau kriteria yang sudah dianggap 
benar yang saling mendukung. Dengan demikian, sains modern yang cenderung harus 
berdasarkan metode ilmiah, fakta fakta, dan dapat diukur ini dapat adaptasikan agar tidak 
kehilangan makna dan moralitas spiritualnya.  

Dalam kehidupan sehari hari zoom meeting bisa menjadi contoh bahwa sakralitas dan 
rasionalitas tidak selalu bertentangan. Elvinaro, Syarif, dan Rohmana (2021) melalui 
penelitian fenomenologisnya tentang Sakralitas Virtual dalam Ibadah Salat Jumat Virtual 
memperlihatkan bahwa ruang digital (Zoom) dapat menjadi “ruang sakral” Tindakan rasional 
dan teknis seperti mengatur kamera, melakukan mute/unmute, dan mengikuti urutan ritual di 
layar justru berfungsi menegaskan keteraturan dan kesakralan ibadah/belajar. Dengan kata 
lain, teknologi yang lahir dari rasionalitas modern dapat menjadi medium sakral jika diberi 
makna spiritual oleh komunitasnya. Gagasan harmonisasi juga diperdalam oleh Mujibuddin 
(2020) dalam kajiannya terhadap pemikiran Ibnu Rusyd. Ia menunjukkan bahwa kesakralan 
dan filsafat (akal) bukan dua wilayah yang harus dipisahkan, melainkan dua jalan menuju 
kebenaran yang sama. Melalui konsep demonstratif, Ibnu Rusyd membangun kerangka bahwa 
ketika teks agama tampak bertentangan dengan nalar, maka diperlukan pendalaman agar 
makna sakralitas tetap sejalan dengan kebenaran rasional. Perspektif ini menegaskan bahwa 
sakralitas wahyu dan rasionalitas akal dapat saling memperkuat melalui pertukaran makna, 
bukan saling meniadakan. Hubungan antara tasawuf, ilmu kalam, dan filsafat Islam sepanjang 
sejarah juga menunjukkan keutuhan wawasan antara dimensi spiritual dan rasional.  

Tasawuf yang berorientasi pada pengalaman batin tidak menolak rasionalisme teologis 
atau filsafat argumentatif sebaliknya, ketiganya berinteraksi dalam mencari kebenaran Ilahi 
menjaga tradisi dengan sistematis dan terencana bentuk rasionalisasi dari hal sakral 
maksudnya Munandar, Imran, Ramadhan, dan Dewantara (2023) menemukan bahwa ritual 
adat Mappacci pada masyarakat Bugis mengalami rasionalisasi tanpa kehilangan nilai 
sakralnya; prosesi yang dahulu bersifat magis kini dilaksanakan dengan sistem sosial yang 
teratur dan bernilai moral, sosial, serta religius. Penelitian Yulita Jumada Barqah dan Ahmad 
Fauzi (2023) terhadap tradisi semedi di makam raja-raja Mataram Islam menunjukkan bahwa 
praktik spiritual yang bersifat sakral dapat dijelaskan secara rasional melalui pendekatan 
ontologi metafisika, sehingga tradisi mistik tersebut memiliki legitimasi filosofis yang dapat 
diterima akal. Senada dengan itu, Fauzi dan Salikurrahman (2022) menegaskan bahwa ritual 
slametan masyarakat Islam Jawa memiliki makna simbolik yang rasional, karena berfungsi 
sebagai sarana integrasi sosial dan penguatan identitas religius.  

Sementara itu, Luthfi Salim, Yuliana Widi Astuti, dan Nisvi Sani (2022) menyoroti 
tradisi Welasan sebagai media pembentukan kecerdasan spiritual dan sosial yang dikelola 
secara sistematis untuk memperkuat solidaritas masyarakat. Dalam konteks yang serupa, 
penelitian Setia Bakti dan Khairul Amin (2021) mengenai prosesi pernikahan adat Sintê 

162 
 



Jurnal Penelitian Ilmu Sosial & Ilmu Budaya​ ​   ​              ​  

LESTARI SOSIAL BUDAYA​        Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, hlm. 157-165 
 

 
 

Mungêrjê pada masyarakat Gayo Lôt menggambarkan bagaimana ruang sakral dan ritual adat 
tetap dipertahankan, namun dimaknai ulang secara rasional sesuai perkembangan sosial 
modern. Keseluruhan temuan tersebut memperlihatkan bahwa menjaga tradisi dengan cara 
sistematis dan terencana merupakan bentuk rasionalisasi sakralitas: nilai-nilai suci tetap 
dihormati, tetapi dikelola secara rasional agar selaras dengan tuntutan masyarakat 
kontemporer.  

Pada awalnya ritual sakralitas ini terkait erat dengan makna religious, spiritual, dan 
simbolik, dimana setiap hal yang dilakukan baik itu Gerakan, alat, dan sesajen yang 
digunakan memiliki nilai nilai sakral yang diyakini mampu menjaga keseimbangan antara 
manusia dan alam. Akan tetapi seiring berjalannya waktu dengan perubahan sosial dan 
modernisasi Masyarakat, hal ini mengalami pergeseran makna dari yang bersifat sakral kini 
menuju arah yang lebih rasional. Masyarakat kini lebih mengutamakan aspek estetika, 
pariwisata, dan ekonomi daripada aspek sakralitas atau spiritualnya. Meskipun demikian 
sakralitas tidak sepenuhnya hilang ia masih hadir sebagai simbol penghormatan kepada 
leluhur dan warisan budaya, meskipun telah mengalami perubahan sesuai konteks kekinian.  

Dalam menganalisis fenomena tersebut kita dapat melihat menggunakan teori Tindakan 
sosial Max Weber, yaitu pada konsep rasionalitas nilai. Tradisi Jamasan Pusaka yang awalnya 
lebih mengutamakan rasionalitas nilai, yakni Tindakan yang dilandasi keyakinan spiritual dan 
moral, kini lebih banyak didorong oleh rasionalitas tujuan dimana Masyarakat menjalankan 
tradisi tersebut untuk memperoleh manfaat sosial, ekonomi, atau hiburan. Pergeseran makna 
ini mencerminkan bagaimana Masyarakat berusaha menyesuaikan nilai nilai tradisional dan 
religious dengan realitas modern yang lebih praktis.  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa proses modernisasi dan rasionalisasi tidak 
sepenuhnya meniadakan unsur sakralitas dalam kehidupan masyarakat, melainkan 
menciptakan bentuk baru dari sakralitas yang kontekstual dan adaptif. Dengan demikian, 
sakralitas dan rasionalitas tidak selalu bertentangan, tetapi dapat berjalan berdampingan dalam 
dinamika sosial budaya masyarakat kontemporer.  

Meskipun Masyarakat terdiri dari beberapa perbedaan agama dan etnis akan tetapi 
mereka hidup dalam kerukunan melalui nilai gotong royong dan saling menghormati. 
Kehidupan yang sederhana dan tidak materialistis tercermin dari cara kita memaknai relasi 
sosial dan religius. Interaksi sosial dipandang sebagai bagian penting dari identitas dan makna 
keberadaan Bersama. Melalui pendekatan kualitatif, Taufik menemukan bahwa nilai-nilai 
religius terus bertransformasi dalam kerangka hubungan antarumat beragama, tetapi semangat 
kebersamaan (solidaritas) mampu meminimalkan potensi gesekan sosial. Nilai sosio religius 
itu tidak statis tetapi bersifat dinamis dimana interaksi sosial menjadi proses rekonstruksi 
makna melalui saling mempengaruhi dan saling memenuhi kebutuhan hidup Bersama. 
Dengan kata lain keberadaan satu sama lain dalam kehidupan Masyarakat dapat memberikan 
makna interaksi sosial menjadi simbol dari keseimbangan sosial kultural yang memperkuat 
kohesi komunitas, sekaligus menjaga keberagaman sebagai kekayaan sosial budaya. 

Tradisi atau ritual tidak hanya bersifat keagamaan tetapi juga sebagai alat integrasi 
kultural. Melalui pendekatan teori fungsionalisme struktural Robert K. Merton, studi literatur 
ini menunjukkan bahwa tradisi secara jelas mempererat hubungan antar individu. Sedangkan 

163 
 



Jurnal Penelitian Ilmu Sosial & Ilmu Budaya​ ​   ​              ​  

LESTARI SOSIAL BUDAYA​        Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, hlm. 157-165 
 

 
 

secara laten tradisi ini memperkokoh norma sosial yang mendorong persatuan dan saling 
menghormati dalam Masyarakat pluralistic. Jadi tradisi atau ritual keagamaan yang telah 
dikontekstualisasikan ke dalam budaya lokal dapat berperan signifikan sebagai instrumen 
menjaga harmoni dan kohesi sosial di tengah keragaman.​  

SIMPULAN 
Tradisi jamasan pusaka di Yogyakarta menggambarkan keseimbangan antara aspek 

sakral dan logis dalam kehidupan sosial budaya. Pada mulanya, upacara ini berpangkal pada 
kepercayaan supernatural bahwa benda pusaka memiliki kekuatan mistis yang harus 
dibersihkan agar terhindar dari malapetaka.Namun, di era modern ini arti dari tradisi ini 
menjadi lebih logis tetapi makna sakralnya tidak hilang. 

Dari sudut pandang teori sakralitas Emile Durkheim, jamasan pusaka ini berfungsi 
sebagai lambang kepercayaan kolektif masyarakat terhadap nilai-nilai suci dan spiritualitas 
nenek moyang. Selain itu, dari sudut pandang rasionalitas nilai Max Weber, pelaksanaan ritual 
ini kini dianggap sebagai cara untuk melestarikan budaya dan memberikan penghormatan 
kepada sejarah Jawa. Tradisi ini juga sangat fungsionalistik karena memperkuat solidaritas, 
integrasi, serta menjaga identitas masyarakat Yogyakarta. 

Dengan demikian, proses jamasan pusaka (pencucian keris) pada malam satu suro tidak 
hanya warisan spiritual, melainkan wujud rasionalitas budaya juga yang mampu beradaptasi. 
Sakralitas dan rasionalitas dapat hidup berdampingan, saling melengkapi, dan menjadi fondasi 
bagi masyarakat modern dalam melestarikan warisan budaya tanpa menghilangkan makna 
religius dan moral yang mengikutinya. 

DAFTAR PUSTAKA  
Antara Fadilah, R. (2025, Juni 26). Mengenal tradisi malam Satu Suro di Keraton Yogyakarta dan 

Surakarta. ANTARA News. Retrieved from 
https://www.antaranews.com/berita/4925857/mengenal-tradisi-malam-satu-suro-di-keraton-yog
yakarta-dan-surakarta 

Arisky, L., & Fauzi, A. M. (2024). Tradisi jamasan pusaka pada Bulan Suro: Penggabungan nilai 
budaya Jawa dan ajaran agama Islam. Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat, 
8(1), 52–65. 

Barqah, Y. J., & Fauzi, A. (2023). Tradisi semedi di makam raja-raja Mataram Islam Yogyakarta 
ditinjau dari ontologi metafisika. Jurnal Filsafat Indonesia, 6(2), 115–128. Retrieved from 
https://ejournal.undiksha.ac.id/index.php/JFI/article/view/56289 

Berita Magelang. (2023, September 14). Ritual masyarakat Jawa pada bulan Suro. Retrieved from 
https://www.beritamagelang.id/kolom/ritual-masyarakat-jawa-pada-bulan-suro 

Elvinaro, Q., Syarif, D., & Rohmana, J. A. (2021). Sakralitas virtual: Makna sakral dalam ibadah Salat 
Jumat virtual di Indonesia. Jurnal Komunikasi Islam, 11(1), 45–61. 

Fauzi, I. R., & Salikurrahman, L. M. (2022). Prespektif simbolik dalam budaya ritual slametan: Studi 
kasus di masyarakat Islam Jawa. Maulana Atsani: Jurnal Pendidikan Multidisipliner, 3(1), 
23–35. Retrieved from 
https://journal.maulanaatsani.iaihnw-lotim.ac.id/index.php/maulana/article/view/10 

Hidayat, R., Desi, E., & Mahda, M. (2025). Dari tradisi ke kohesi sosial: Fungsi sosial halal bihalal 
dalam perspektif Merton. Kutubkhanah: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 25(1), 80–88. 
http://dx.doi.org/10.24014/kutubkhanah.v25i1.37383 

Husain, I. M. A. (2023). Pergeseran makna dalam tradisi Tiban di Desa Margomulyo, Kecamatan 
Panggungrejo, Kabupaten Blitar [Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

164 
 

https://www.antaranews.com/berita/4925857/mengenal-tradisi-malam-satu-suro-di-keraton-yogyakarta-dan-surakarta
https://www.antaranews.com/berita/4925857/mengenal-tradisi-malam-satu-suro-di-keraton-yogyakarta-dan-surakarta
https://ejournal.undiksha.ac.id/index.php/JFI/article/view/56289
https://www.beritamagelang.id/kolom/ritual-masyarakat-jawa-pada-bulan-suro
https://journal.maulanaatsani.iaihnw-lotim.ac.id/index.php/maulana/article/view/10
http://dx.doi.org/10.24014/kutubkhanah.v25i1.37383


Jurnal Penelitian Ilmu Sosial & Ilmu Budaya​ ​   ​              ​  

LESTARI SOSIAL BUDAYA​        Volume 2, Nomor 2, Desember 2025, hlm. 157-165 
 

 
 

Yogyakarta]. Repository UIN Sunan Kalijaga. Retrieved from 
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/50851/ 

IDN Times. (2025, Agustus 1). Tradisi mencuci keris pada malam 1 Suro. Retrieved from 
https://www.idntimes.com/science/discovery/tradisi-mencuci-keris-pada-malam-1-suro 

Merdeka.com. (2024, Juli 18). Memahami arti dari prosesi jamasan keris, penuh simbol dan nilai 
filosofi. Retrieved from 
https://www.merdeka.com/jateng/memahami-arti-dari-prosesi-jamasan-keris-penuh-simbol-dan-
nilai-filosofi-166011-mvk.html 

Mujibuddin, M. (2020). Harmoni atau disharmoni agama dan filsafat: Perspektif Ibnu Rusyd. Jurnal 
Ilmu Ushuluddin, 8(1), 57–72. 

Munandar, I., Imran, A., Ramadhan, R., & Dewantara, M. (2023). Analisis rasionalisasi ritual adat 
Mappacci pada masyarakat etnis Bugis. Jurnal Kewarganegaraan, 7(2), 45–58. Retrieved from 
https://journal.upy.ac.id/index.php/pkn/article/view/3145 

Pemerintah Kabupaten Pemalang. (2025, Juli 7). Melestarikan kekayaan budaya, Pemkab Pemalang 
adakan prosesi jamasan. Retrieved from 
https://pemalangkab.go.id/2025/07/melestarikan-kekayaan-budaya-pemkab-pemalang-adakan-p
rosesi-jamasan 

Putra, A. E. (2020). Tasawuf, ilmu kalam, dan filsafat Islam: Tinjauan sejarah hubungan ketiganya. 
Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 88–105. 

Rahman, F., & Amarulloh, A. (2022). Sakralitas sains Islam: Studi historis sains Islam abad 
pertengahan dan sains modern. Jurnal Theologia, 33(1), 67–83. 

Salim, L., Astuti, Y. W., & Sani, N. (2022). Tradisi Welasan sebagai media kecerdasan spiritual dan 
sosial di masyarakat. Socio Religia, 20(1), 66–79. Retrieved from 
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/sr/article/view/16836 

Salsabila, A. S., Prastowo, G., & Rakhmani, F. (2024). Analisis prosesi kebudayaan tradisi jamasan, 
pencucian pusaka milik keraton. Jurnal Budaya, 5(2), 70–75. Fakultas Ilmu Budaya, Universitas 
Brawijaya. Retrieved from https://jurnalbudaya.ub.ac.id/ 

Setia Bakti, I., & Amin, K. (2021). Ruang sakral dan ruang ritual prosesi adat pernikahan Sintê 
Mungêrjê pada masyarakat Gayo Lôt. Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Malikussaleh (JSPM), 
5(1), 33–47. Retrieved from https://ojs.unimal.ac.id/jspm/article/view/3133 

Taufik, M. (2018). Nilai socio-religius masyarakat: Studi interaksi antarumat beragama di Yogyakarta. 
Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 16(1), 49–72. 
https://doi.org/10.18592/khazanah.v16i1.2056 

165 
 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/50851/
https://www.idntimes.com/science/discovery/tradisi-mencuci-keris-pada-malam-1-suro
https://www.merdeka.com/jateng/memahami-arti-dari-prosesi-jamasan-keris-penuh-simbol-dan-nilai-filosofi-166011-mvk.html
https://www.merdeka.com/jateng/memahami-arti-dari-prosesi-jamasan-keris-penuh-simbol-dan-nilai-filosofi-166011-mvk.html
https://journal.upy.ac.id/index.php/pkn/article/view/3145
https://pemalangkab.go.id/2025/07/melestarikan-kekayaan-budaya-pemkab-pemalang-adakan-prosesi-jamasan
https://pemalangkab.go.id/2025/07/melestarikan-kekayaan-budaya-pemkab-pemalang-adakan-prosesi-jamasan
https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/sr/article/view/16836
https://jurnalbudaya.ub.ac.id/
https://ojs.unimal.ac.id/jspm/article/view/3133
https://doi.org/10.18592/khazanah.v16i1.2056

